
 

  

  

  

 

 

 

 

 

 

 

Indexation        

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 008 / JUIN 2025  

ISSN : 1987-1538 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 75 35 97 82 

Bamako - Mali 

         



PRESENTATION DE LA COLLECTION  

La Revue Internationale de Philosophie (Miri) est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

en histoire de la philosophie, philosophie de la logique, philosophie du langage, 

métaphysique, épistémologie, philosophie des sciences, philosophie morale et 

politique, esthétique, philosophie du droit, histoire des idées, philosophie de 

l’environnement, théologie et en ontologie. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

Philosophique à travers le partage des résultats d’avancées scientifiques, 

l’innovation thématique, et la culture de l’esprit critique.  

Son objectif spécifique est de redynamiser la production des thématiques 

pertinentes sur les réalités sociales africaines, les théories de la connaissance, la 

philosophie du développement, la philosophie des médias, la crise de l’identité de 

l’Afrique moderne, la philosophie de l’information et la pensée philosophique 

africaine. 

 

 

 

 

 

 

 



EQUIPE EDITORIALE 

 

Directeur de Publication      Directeur Adjoint 

Pr Belko OUOLOGUEM (Mali)                                Pr Sékou YALCOUYE (Mali)                                                                                 

• Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des universités, Ouagadougou Joseph 

Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Yodé Simplice DION (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan), 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des universités Aix-Marseille I, 

France) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI (Professeur des Universités Abdou Moumouni 

de Niamey) 

Pr Samba DIAKITÉ (Professeur des Universités Alassane Ouattara de Bouaké) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des universités Aix-Marseille I, France) 

Pr Yao Edmond KOUASSI (Professeur des Universités Alassane Ouattara de 

Bouaké) 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des universités Félix Houphouët-Boigny, Cote 

d’Ivoire) 

Pr Gbotta TAYORO (Professeur des Universités Félix Houphouët-Boiny de 

Cocody-Abidjan) 

Pr Blé Marcel Silvère KOUAHO (Professeur des Universités Alassane Ouattara 

de Bouaké) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des universités UGLC 

SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des universités Ouagadougou Joseph Ki 

Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Nacouma Augustin BOMBA (Maitre de conférences, Université Yambo 

Ouologuem de Bamako, Mali) 



Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, ENSup, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre de Conférences, Université Yambo Ouologuem 

de Bamako, Mali) 

• Comité éditorial 

Pr Sigame Boubacar MAIGA (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de 

Bamako, Mali) 

Dr Siaka KONÉ (Philosophie,Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Ibrahim Amara DIALLO (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

Dr Oumar KONÉ (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Amadou BAMBA (Economie, Université des Sciences Sociales et de Gestion 

de Bamako, Mali) 

Dr Eliane KY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de Bamako, Mali) 

Dr Samba SIDIBE (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

M. Souleymane COULIBALY (Philosophie, Université Yambo Ouologuem de 

Bamako, Mali) 

• Rédacteur en chef 

Dr Mahmoud ABDOU (Philosophie, Ecole Normale Supérieure de Bamako, 

Mali) 

• Coordinatrice 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Histoire, Université de Douala, Cameroun) 

• Coordinateur adjoint 

M. Fousseyni BAGAYOKO (Informaticien, responsable technique de la Revue) 

 

 

 

 

 

 



POLITIQUE EDITORIALE 

 

La revue internationale de Philosophie (MIRI) est une revue qui paraît deux (2) 

fois l'année et publie des textes qui contribuent au progrès de la connaissance dans 

tous les domaines de la philosophie et des sciences humaines. Revue MIRI publie 

des articles de qualité, originaux, de haute portée scientifique et des études 

critiques.  

« Pour qu’un article soit recevable comme publication scientifique, il faut qu’il 

soit un article de fond, original et comportant : une problématique, une 

méthodologie, un développement cohérent, des références bibliographiques. » 

(Conseil Africain et Malgache pour l'Enseignement Supérieur CAMES) 

✓ La bibliographie doit être présentée dans l’ordre alphabétique des noms des 

auteurs.  

✓ Classer les ouvrages d’un même auteur par année de parution et selon leur 

importance si des ouvrages de l'auteur sont parus la même année.  

✓ Tous les manuscrits soumis à la revue MIRI sont évalués par au moins trois 

chercheurs, experts dans leurs domaines respectifs.  

✓ Suite à l’acceptation de son texte, l’auteur-e s’acquitte des frais 

d’instruction et de publication avant poursuite du reste de la procédure.  

✓ Un texte ne sera pas publié si, malgré les qualités de fond, il implique un 

manque de rigueur sémantique et syntaxique.  

✓ Chaque auteur reçoit son Tiré à part dès la publication du numéro. 

✓ Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des 

textes publiés sont exclusivement réservés à la revue MIRI. 

✓ Après le processus d'examen, l'éditeur académique prend une décision 

finale et peut demander une nouvelle évaluation des articles s'il a des 

présomptions sur la qualité de l'article.  

 

 



SOMMAIRE 

Toussaint Kouame N’GUESSAN 

Panser la corruption en Afrique à l’aune du penser de Machiavel……………….1 

 

Salifou DJIGUEMDE 
Les défis d’une culture de la rationalité face aux systèmes de croyances en     

Afrique………………………………………………………………………….19  

 

DIOMAND Aikpa Benjamin  

Contribution critique et normative sur le terrorisme et la 

sécurité………………………………………………………………...………..32 
 

TAKPE Kouami Auguste  
Représentations sociales du culte des jumeaux chez les Fon d’Agbangnizoun   au 

Bénin...………………………………………………………………………....51 

 

 N’Goran Vincent Alla  

Georges Canguilhem et le statut scientifique de la santé : La santé, un concept 

vulgaire et normatif …………………………………………………………….67 

 

Oumar KONÉ 

La complexité de la révolution transhumaniste : Quelles perspectives pour 

l’Afrique ……………………………………………………………………….84 

 

Zibrila MAIGA  

Pratique de la reformulation en classe bilingue : défis et perspectives………...103 

 

Yacouba TRAORÉ 

De l’illusion au clivage politique droite/gauche : pour une radicalisation 

démocratique………………………………………………………………….118 

 

Thibaut Dubarry  

L’angoisse pentecôtiste au regard de la promesse d’autonomie. Illustration des 

contradictions de la sortie du religieux dans l’ère démocratique libérale à la 

lumière d’une Église d’un township sud-africain……………………………...134 

 

Ibrahima KINDA 

Le cri de l'école au sahel………………………….…………………………....153 

 

Yao Sabin KOUADIO 
Sur la dynamique politique en Afrique à partir des concepts de puissance et de 

force chez Spinoza et Tempels………………………………………………...174 



Pégala Soro Épouse Doua 
Les savoirs endogènes africaines à l’aune de la méthode scientifique 

poppérienne…………………………………………………………………...189 

 

Albert ILBOUDO 

La métaphysique, en dépit de l’actualité………………………………………207 

 

Julien YABRE 

Le sens schellingien de la fondation de la philosophie : à partir de Fichte et contre 

Fichte………………………………………………………………………….226 

 

Grahon Marie Thérèse Sidonie BEUGRE, N’dri Solange KOUAME 

Mobilité et dialectique platonicienne…………………………………………239 

Ange Allassane KONÉ 

Le monde intelligible platonicien : à l’image du monde spirituel biblique ou 

archétype de pensée ?........................................................................................252 

 

Mahmoud ABDOU, Sigame Boubacar MAIGA 

La démocratie et les réalités sociales : les défis de toute bonne gouvernance 

politique…………………………………………………………………….....268 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 51 

REPRESENTATIONS SOCIALES DU CULTE DES JUMEAUX CHEZ LES FON 

D’AGBANGNIZOUN   AU BENIN 

TAKPE Kouami Auguste 

Enseignant- Chercheur / auguste.takpe@f.uac.bj 

Université d’Abomey-Calavi (Bénin) 

Laboratoire d’Anthropologie Appliquée et d’Education au Développement Durable 

(LAAEDD) 

 

Résumé 

L’homme est toujours considéré comme un Être congénitalement pensant condamné à vivre en 

société. La présence de jumeaux dans une famille oblige ses membres à des égards constants et 

à mille précautions. Beaucoup de pratiques culturelles et religieuses ont résisté aux temps et 

sont parvenus aux générations actuelles La présente recherche vise à analyser les 

représentations du culte des jumeaux chez les fon d’Agbangnizoun. Pour y parvenir, une 

démarche méthodologique est adoptée. Dans une approche qualitative, des outils de collecte 

utilisés sont la recherche documentaire, l’observation directe et de l’entretien individuel avec 

un échantillon de 53 individus composés des dignitaires de cultes des jumeaux, des garants de 

la tradition, des parents des jumeaux, des pratiquants et des profanes ou des personnes 

ressources. Il ressort que les rites gémellaires permettent la construction de la vie sociale et de 

la personnalisation des jumeaux. Ils fortifient les nouveau-nés et maintiennent leur vie 

spirituelle et physique. Ils favorisent la cohésion sociale. Les jumeaux morts ou vivants ont une 

importance capitale dans la culture fon et celle-ci s’observe aussi bien au niveau des cultes 

traditionnels qu’au niveau des assertions culturelles. Les enfants nés en binôme, trinôme ou 

plus sont considérés comme ayant des pouvoirs surnaturels leur permettant d’agir sur les vies 

et sur les événements. 

Mots clés : Jumeaux, culture, importance, vodun, Agbangnizoun. 

Abstract 

Man is still considered to be a congenitally thinking being condemned to live in society. The 

presence of twins in a family obliges its members to take constant care and a thousand 

precautions. Many cultural and religious practices have withstood the test of time and have been 

passed on to present generations. The aim of this research is to analyse the representations of 

the cult of twins among the Fon of Agbangnizoun. To achieve this, a methodological approach 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 52 

was adopted. In a qualitative approach, the collection tools used are documentary research, 

direct observation and individual interviews with a sample of 53 individuals made up of twin 

cult dignitaries, guarantors of the tradition, parents of twins, practitioners and lay people or 

resource persons. It emerged that twin rites help to build the social life and personalization of 

twins. They strengthen newborn babies and maintain their spiritual and physical life. They 

promote social cohesion. Twins, whether dead or alive, are of vital importance in Fon culture, 

and this can be seen in both traditional cults and cultural assertions. Children born in twos, 

threes or more are considered to have supernatural powers that enable them to influence lives 

and events. 

Key words: Twins, culture, importance, vodun, Agbangnizoun 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 53 

Introduction 

           L’homme est toujours considéré comme un Être congénitalement pensant condamné à 

vivre en société. La présence de jumeaux dans une famille oblige ses membres à des égards 

constants et à mille précautions. Beaucoup de pratiques culturelles et religieuses ont résisté aux 

temps et sont parvenus aux générations actuelles. Même l’évangélisation à outrance qui a 

envahi les populations n’a vraiment pas pu émousser le zèle de certains pratiquants du culte des 

jumeaux (P. Badou, 2022, p.11). En dépit de la modernisation, certaines pratiques culturelles 

comme le culte des jumeaux résistent au temps sur l’ensemble des communautés fon. A cet 

effet, il crée les moyens de protection de sa vie et de son environnement. Ainsi, il a été donné 

de constater que « chaque groupe socioculturel possède un corpus de représentations 

collectives, de mythes et de rites » (S. Mama, 2013, p.23). Le rite est vu comme « l’ensemble 

des comportements codifiés et imposés par le groupe social » (J. Cazeneuve, 1985, p.82), 

semble donc être inhérent à la vie de toute société humaine. Pour cela, nous convenons que « 

le rite pénètre la totalité des activités humaines…la culture, la quotidienneté, tout autant que les 

grands moments de la vie villageoise » (Th. Louis-Vincent et R. Luneau, 1986, p.57). 

Dans les sociétés otammari, il existe plusieurs types de rites : les rites de naissance, le mariage 

coutumier, les sacrifices, les hommages rendus aux ancêtres, les rites funéraires. Mais, avec 

l’évolution que connait actuellement le monde, force est de constater que « nombre de pratiques 

socioculturelles sont en dégradation en faveur des religions importé » (P.R. Kouagou, 1984, 

p.65). Dans cette multitude de réalités culturelles, figurent les rites gémellaires relégués au 

second rang ou « quasiment délaissés aujourd’hui et qui autrefois étaient au centre de la 

socialisation » (J. N. Sahgui, 2008, p.72) et la personnalisation des jumeaux. Ces rites sont des 

pratiques culturelles que les jumeaux subissent de la naissance jusqu’à la mort. Toutefois, 

lorsque, lors d’un accouchement, une femme met au monde deux enfants ou plus chez les 

acteurs, « ces enfants sont considérés à part entière et traités comme les dieux » (C.Dara, 2010, 

p.31). Alors, malgré le caractère mystérieux des jumeaux, aucune cérémonie n’était faite à leur 

endroit. Mais à partir du moment où la mort a commencé par les emporter, les acteurs de la 

société se furent interrogés sur l’origine de ces décès précoces. Face à cette tragédie, ils 

décidèrent de faire des consultations. C’est ainsi que les acteurs consultent les oracles pour 

remédier à la situation. 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 54 

1. Itinéraire méthodologique et matériels 

La Commune d’Agbangnizoun est située dans le département du Zou, à environ 20 km 

d’Abomey et couvre une superficie de 244 km2. Elle est limitée au Nord par les Communes 

d’Abomey et de Djidja, au Sud et à l’Ouest par le fleuve Couffo qui sert de frontière naturelle 

entre les Communes de Lalo et de Klouékanmè et enfin à l’Est par les Communes de Bohicon 

et de Zogbodomey. La commune est composée de 10 arrondissements. Il s’agit de : 

Adanhondjigon, Adingnigon, Agbangnizoun, Kinta, Kpota, Lissazounmè, Sahè, Sinwé, Tanvè, 

Zoungoudo. 

Dans la conduite de la recherche, un échantillon a été retenu dans les sept villages que compte 

l’arrondissement. Il totalise 51 acteurs sociaux à raison de 40% de femmes et de 60% d’hommes 

qui ont pris part aux interviews individuelles et de groupe. Ces acteurs interrogés sont les chefs 

religieux endogènes, les chefs coutumiers, les chrétiens, les musulmans, les parents de jumeaux, 

les personnes ressources, etc. Ils ont principalement renseigné sur les perceptions dont les rites 

gémellaires se pratiquaient hier, son relâchement progressif de nos jours et ses implications 

socio-anthropologiques. Les outils tels que la grille d’observation, les guides d’entretiens ont 

été administrés aux groupes cibles. La technique utilisée la boule de neige. 

2. Résultats de recherche 

2.1.  Origine de la commune d’Agbangnizoun 

La Commune d’Agbangnizoun est, à l’origine, une forêt proche du fleuve Couffo reconnue des 

chasseurs comme un refuge des antilopes qui se faisaient appeler Agbanlin zounmè (dans la 

forêt des antilopes) d'où le nom de la Commune d'Agbangnizoun par déformation. L’histoire 

de la cité a été fortement influencée par celle du Royaume d’Abomey dont elle dépendait. 

D’ailleurs la présence du palais annexe du Roi Guézo (1818-1858) à Agbangnizoun, et de celui 

de Glèlè (1858-1889) dans l’actuel arrondissement de Sinwé en sont des preuves tangibles. Les 

premiers occupants de ce territoire, d’après plusieurs sources historiques, étaient des Adja-Popo 

qui s’étaient installés à Adingnigon vers 1600. La conquête du territoire par le Royaume 

d’Abomey date du règne de Houégbadja (1645-1685) et s’est probablement poursuivie avec 

son fils Agbohessou un prince chasseur.  Une forte influence du Royaume d’Abomey qui fait 

qu’aujourd’hui les danses et rythmes traditionnels, des différents rites sont inspirés de la cour 

royale et transmis de génération en génération.  

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 55 

                             Photo1 : Antilope : animal éponyme de la localité 

                           Source : Résultats des recherches sur le terrain en 2024 

 

2.2. Genèse des rites gémellaires 

A l’instar d’autres pratiques culturelles, les rites gémellaires dans les communautés fon ne sont 

pas nés à partir du néant. En effet, selon les informations recueillies sur le terrain auprès des 

autorités locales, les sages et notables et les prêtres des rites relatifs aux jumeaux renseignent 

en ces termes : 

 
Au temps des aïeux, lorsque les jumeaux naissent aucune cérémonie n’était faite à leur 

endroit. Mais à partir du moment où la mort a commencé par les emporter prématurément, il 

était question de s’interroger sur l’origine de ces décès précoces. Face à cette tragédie, les 

acteurs de la communauté ont décidé de faire des consultations. Suite à ces consultations, les 

oracles ont révélé qu’il s’avérait indispensable que des cérémonies soient faites aux jumeaux 

; donc, il faut faire des rituels pour maintenir la vie physique et spirituelle de ces derniers. 

Ainsi, c’est de là que les cérémonies rituelles gémellaires ont pris naissance pour protéger 

les jumeaux contre les sorciers » (G.T., Notables, 71 ans à Siwé)  

 

2.3.  Perception sociale des jumeaux 

Les enfants jumeaux sont considérés comme les dieux, des hommes à vénérer et aussi à 

craindre. Ils sont perçus comme les enfants exceptionnels, voire extraordinaires. Une femme 

qui accouchait des jumeaux était privilégiée plus que d’autres qui n’en ont pas fait autant. Ils 

constituent une richesse pour leur famille. Chez certains peuples noirs, les jumeaux sont 

accueillis avec joie sur un fond de crainte. Les jumeaux sont perçus également comme les êtres 

surnaturels qui nécessitent les rituels pour maintenir leur bien-être. En effet, selon la conception 

populaire :  

La naissance des jumeaux n'est pas un phénomène biologique comme le conçoit la pensée. 

Elle n'est pas seulement le résultat de la fécondation de deux œufs ou la conséquence d'un 

phénomène de polyembryonie. Les jumeaux sont des êtres au-dessus du commun. Ils sont 

considérés avec un certain respect et une certaine crainte, crainte et non peur parce que ce 

sont des êtres qui peuvent vous être bénéfiques ou maléfiques selon que vous vous faites ou 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 56 

non le devoir de leur rendre tout ce dont ils doivent être nantis. (J. G. Chef coutumier, 90ans 

à Kinta).  

Entre les jumeaux, l'aîné est celui qui, chronologiquement, doit être considéré comme le cadet 

c'est-à-dire celui qui a qui a vu le jour le premier parce qu'ils sont sur le chemin de la vie et par 

souci de protection, l‘aîné se fait précéder toujours par le cadet de sorte qu'il est sous bonne 

garde pour le cas où il doit lui arriver un malheur. Quand il y a un danger qui menace le cadet 

c'est du devoir de l'aîné de le défendre, c’est pourquoi il le fait passer le premier pour pouvoir 

le surveiller comme il se doit. Les jumeaux semblent dans cette optique constituer une 

communauté et comme dans toute communauté, il y a un supérieur et un ou des inférieurs, 

chacun ayant un certain nombre de prescription à respecter.  

 

Une autre considération que l'on donne de cette conception est que celui des jumeaux qui vient 

au monde le premier est un messager. Le plus jeune est envoyé en éclaireur par son aîné. Il est 

envoyé, dit-on, pour annoncer l'arrivée prochaine de son second et aussi savoir si le monde, le 

milieu dans lequel ils vont faire leur entrée est ce qu'il faut. Les jumeaux sont des génies, des 

esprits protecteurs qui peuvent être méchants si on les contrarie. Ils ont la faculté de voir 

l'invisible. On considère en général leurs dires et leurs rêves comme signe annonçant des 

événements futurs. Et dans les cas où ces événements sont des événements néfastes, on néfastes, 

on prend les précautions nécessaires pour y parer. Les jumeaux ne doivent pas prononcer de 

malédiction contre quoique ce soit car ils risquent de lui porter malheur. La parole ici est 

toujours efficace surtout quand cette parole est prononcée lorsque le jumeau ou les jumeaux 

sont dans un état de nervosité.  

2.4. Rituels dédiés à la divinité des jumeaux  

. « Les jumeaux ne meurent pas, ils sont allés chercher du fagot de bois à la forêt ». C’est ce 

que laissent entendre la plupart des enquêtés. Ces êtres génétiquement et morphologiquement 

identiques qui sont vénérés dans la tradition fon et qu’on considère comme une divinité venue 

habiter parmi les humains. Ces statuettes qui cohabitent avec les hommes, loin d’être du 

fétichisme ou un comportement irrationnel révèlent la réalité socioculturelle de plusieurs 

communautés. L’une des particularités du vodùn des Fon est sans nul doute la vénération des 

jumeaux. Elle occupe une position qui remonte à des coutumes ancestrales africaines. Dans la 

tradition, le respect dont jouissent les jumeaux, vivants ou morts, repose sur la croyance en un 

couple de jumeaux divins. Pour les grandes manifestations comme celle de hoxò xwé (fête 

annuelle des jumeaux) à Agbangnizou, chaque famille ayant des jumeaux, morts ou vivants, 

apportent des offrandes pour les rituels d’ensemble. Les rituels des jumeaux sont presque 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 57 

identiques dans toutes les communautés du Bénin mais il y a des spécificités pour chaque 

famille ou collectivité familiale varient d’un jumeau à un autre et d’une famille à une autre 

Lors des cérémonies des jumeaux, ces derniers désignent de nouveaux parents à savoir : 

père, mère, oncle et tante, etc. Ce sont eux même par le biais du Fâ qui déterminent un 

certain nombre de choses entrant dans leur consécration, comme par exemple bois dans 

lequel ils seront réincarnés. Les repas sont composés particulièrement à base de l’huile de 

palme et de farine de maïs. Dans le vodùn, on considère que ce manque de respect envers 

les statuettes, se traduit par davantage de maladies et de malheurs au sein des familles ayant 

des jumeaux. Les jumeaux lancent parfois des sorts puissants contre leurs parents. Ce qui 

se traduit souvent par une maladie non identifiable. Si un tel acte est découvert, le dignitaire 

de déité devra lors d’une cérémonie, punir les enfants jusqu’à ce qu’ils jurent de retirer le 

sort qu’ils ont jeté contre leurs parents (T.Y. Père de jumeaux, 77ans à Agbangnizou centre) 

 

 

Nombreux sont les Fon qui accordent une dévotion inédite à la représentation de leurs enfants 

ou frères jumeaux. La faune et les parcs nationaux, peuvent attirer les touristes au cours de leurs 

différents voyages dans le pays, mais ce culte dédié aux jumeaux, captive plus leur attention du 

fait au-delà des statuettes en bois, ce sont des âmes à vénérer. Ce phénomène de la réincarnation 

des âmes et l’appel de l’âme à travers les sculptures restent un mystère non encore élucidé pour 

la plupart des visiteurs étrangers qui viennent en tourisme au Bénin. Certains touristes repartent 

du territoire béninois sans avoir la chance de voir un autel de la divinité des jumeaux, ni même 

d’assister une fois à un rituel dédié à la divinité des jumeaux.  

Pourtant, cette déité fait partie intégrante du riche patrimoine culturel dans les communautés 

fon non encore exploré par les milliers de touristes. Sans être exhaustif, on ne peut omettre 

l’importance de culte dans le domaine touristique béninois. On chante les louanges et on prend 

particulièrement soin de ces petits êtres dont on pense que le pouvoir sera très grand. De tous 

les vodun, le culte des jumeaux est le plus puissant et le plus vénéré. Plusieurs rituels alimentent 

les pratiques gémellaires chez les Fon. C’est par le biais de certains rituels que l’esprit du 

jumeau défunt est invoqué dans le bois.  

On intègre l’esprit à la statuette pour lui donner un corps. Bien sûr que ça ne va pas 

mouvoir comme un être humain, certes, c’est symbolique et cette statuette-là qui est 

représenté devient maintenant vitalisé, consacré et maintenant divinisé. A partir de 

là, il reçoit les rites, les cultes et les pratiques liées à une divinité. (W. L., dignitaire, 

67 ans à Sahè).  

La femme qui a donné naissance plusieurs fois à de jumeaux passe elle aussi par des rituels qui 

la consacrent reine car elle est considérée comme possédant de pouvoirs spirituels qui la classe 

à un niveau supérieur. Elle ne doit plus passé par le même portail que tous les autres membres 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 58 

de la famille. On lui crée son portail à part et il y a des interdits que son mari devra observer 

vis-à-vis d’elle désormais. Elle devient une reine, plus qu’une prêtresse, elle est vénérée presque 

affirma un enquêté.  

2.5.  Interdits et obligations des jumeaux dans la société  

La naissance de jumeaux dans une famille est généralement considérée comme une bénédiction 

divine, une insigne faveur qui engendre via des jumeaux et des autres personnes des obligations 

et des devoirs.  De tous les devoirs, il y a celui primordial d'élever les enfants avec sollicitude, 

de de les vénérer par des offrandes régulières notamment lors des nouvelles récoltes. Les 

récoltes. Les parents devront veiller à ce que rien ne manque aux enfants en leur offrant quelque 

chose. Ils veilleront à ce que les parts soient toujours égales : toujours les mêmes habits, les 

mêmes couleurs autrement celui des deux jumeaux qui se trouve lésé pourrait se fâcher et 

mourir. 

Même si un jumeau est décédé, on doit toujours réserver à la statuette du défunt tout ce 

qu'on offre au jumeau resté en vie. La conduite des parents dans le foyer doit être 

exemplaire : pas de disputes ni de fâcheries. Ils y sont tenus, car ils risquent, autrement de 

perdre leurs enfants. Ils devront se contenter de peu et ne jamais se plaindre. De même, il 

y a de nombreux interdits concernant les aliments : la consommation de nouvelles récoltes 

sont proscrites à tous les membres de la famille avant les jumeaux. Pour les jumeaux eux-

mêmes, les interdits sont très peu nombreux : ils ne pourront boire la boisson locale 

fabriquée à base de nouveau mil sans que leurs objets sacrés ne soient d’abord implorés.  

(K. S. Dignitaire du culte des jumeaux, 72ans à Siwé). 

 

Une fois majeurs et quel que soit leur sexe, ils devront se marier librement selon leur gré; mais 

jamais entre eux quel que  soit leur statut social. Lorsque ce sont des filles, elles choisissent 

elles-mêmes leur mari, contrairement à la coutume.  Ils vivent certes parmi les hommes et sont 

soumis aux mêmes vicissitudes qu'eux. Ils sont pourtant différents de leurs frères de la même 

condition. Il faut les respecter et les craindre. On peut obtenir d'eux toutes les faveurs en évitant 

de les contredire. Les jumeaux subissent plusieurs cérémonies obligatoires.  

En effet, les jumeaux exigent d’être toujours traités à égalité. Ce qui est offert à l’un, l’un, doit 

l’être aussi à l’autre. Leur mère est obligée de dormir sur le dos afin de ne pas frustrer le jumeau 

auquel elle tournerait le dos. Chaque nuit elle change les jumeaux de place afin que ce ne soit 

pas toujours le même qui dorme du côté du mur. Quand un jumeau commence à marcher, l’autre 

peut le fait asseoir de nouveau. Cette exigence d’un traitement égal se manifeste encore plus 

nettement dans le refus de dire qui est le plus âgé des deux jumeaux. Il n’est généralement admis 

que le jumeau né le deuxième a poussé le premier et est donc l’aîné. Toutefois cette conviction 

ne peut pas s’exprimer ouvertement.  



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 59 

Lorsqu’on interroge la mère de jumeaux lequel est l’aîné, elle détourne la question, expliquant 

par la suite que « les jumeaux n’aiment pas ce langage-là ». La rivalité est rivalité est la plus 

forte chez les enfants nés de deux placentas différents. Les acteurs disent d’eux qu’ils sont nés 

avec deux cœurs, ce qui rend leur éducation d’autant plus difficile. De même, les génies et les 

jumeaux sont tout autant caractérisés par leurs caprices que par leurs dons généreux. Ils donnent 

à ceux qu’ils ceux qu’ils aiment, quand ils le veulent et s’ils ont envie. La nature capricieuse et 

irascible des jumeaux est abondamment détaillée dans le discours des mères. Les jumeaux se 

fâchent dès qu’un de leurs désirs n’est pas respecté. Même tout petit, petit, un jumeau non 

satisfait peut refuser le lait ou faire sécher les seins de la mère. Ou bien, il pleure sans arrêt et 

plisse le front pour montrer sa colère. Si la mère part en brousse, elle doit les avertir quand est-

ce qu’elle reviendra à la maison pour qu’ils ne se sentent pas abandonnés. Toutefois, les 

caprices des jumeaux peuvent se limiter à de simples taquineries. Ils aiment plaisanter par pur 

plaisir.   

2.6.  Sens et importance des rites gémellaires  

En sciences humaines et sociales, le terme de rite permet de rendre compte de la façon dont les 

membres d’une communauté se positionnent les uns par rapport aux autres. Chaque groupe 

socioculturel possède une représentation mentale collective de la réalité humaine. Ainsi, La 

culture est ce qui permet à l’homme de se de se distinguer des autres. En tant que système de 

valeur, de représentation et de de pratique sociale, elle reflète l’identité, l’appartenance à un 

groupe social. Certains voyaient là une déchéance ramenant la race humaine au niveau de 

l'animalité, où les portées sont habituellement collectives.  

 

Dans les communautés Fon, Baatombu, les Yoruba, etc. les jumeaux étaient et sont encore très 

vénérés. Les cérémonies rituelles organisées à l’endroit des jumeaux telles que la cérémonie de 

sortie des jumeaux, cérémonie du rasage des cheveux des jumeaux ; cérémonie d’initiation des 

jumeaux, cérémonie de présentation des jumeaux aux gens ; cérémonie de mort des jumeaux 

est une question de groupe, de lignage. Elles sont propres à chaque société qui a sa façon 

spécifique de les faire. Ils sont également porteurs de de sens.   

En effet, des enquêtes ont révélé que :  

Les rituels relatifs aux jumeaux sont obligatoires, car les incantations prononcées, les 

prières liturgiques, les souhaits et les vœux de bonheur formulés lors des rituels, aux 

jumeaux renforcent leur être social et permettent leur intégration dans l’environnement de 

la société. Les jumeaux sont porteurs de chance si les devoirs rituels ont été remplis avec 

satisfaction. Pour empêcher les causes de troubles qui pourraient être occasionnées par des 

jumeaux, la mère doit suivre les rituels. Le rituel montre la sacralisation non seulement des 

jumeaux, mais des parents. La célébration des rites varie d’une société à l’autre même si 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 60 

ces rites ont quasiment la même portée dans toutes les communautés (G.A. Père de jumeau, 

68 ans à Kinta).  

 

Chez les Fon, il y a trois sortes de cérémonies obligatoires : la sortie des jumeaux après la 

naissance, " naissance, " le retour de la forêt" et la cérémonie consistant à " aller au marché. 

Ainsi, le jour de la cérémonie de sortie, le père des jumeaux apporte de la farine de de mais, 

deux bouteilles d'huile de palme, deux bouteilles de boisson alcoolisée (sodabi), deux 

calebasses, deux poulets, deux nattes, deux jarres, quatre mètres de de tissu. De la farine de 

maïs mélangée à de l'huile de palme est déposée le long du seuil et une petite quantité sur la tête 

des jumeaux. Ceux-ci, placés chacun dans l'une des deux calebasses, sont remis à leur mère. 

Celle-ci est alors conduite à la porte ; elle touche le seuil successivement du pied droit et du 

pied gauche sept fois, enjambe en même temps et le seuil et le filet de farine rouge, puis sort 

avec les jumeaux dans les calebasses.  

L'efficiente fait asseoir la maman, fait coucher chaque enfant sur une natte étendue à même le 

sol et recouverte de pagne. Ensuite, elle prend les enfants, les remet à leur mère, les reprend et 

les fait coucher de nouveau sur les nattes. Ce geste est répété trois fois, fois, puis commencent 

les réjouissances et les dons aux nouveau-nés. Ces dons sont répartis en deux parts inégales: la 

plus grande va à la mère des Jumeaux, l’autre a la présidente. A partir de ce jour, la mère des 

jumeaux peut s'adonner à toutes les activités, aller partout, sauf au marché. Ces cérémonies ne 

peuvent être organisées n'importe quel jour, mais seulement les jours fastes: le dimanche, le 

lundi, le mercredi ou le jeudi. Cependant ces différentes cérémonies peuvent être organisées 

n'importe quel jour de la semaine à moins qu’il ait un événement exceptionnel. Dans la même 

lancée, un patriarche déclare : 

 Les jumeaux sont représentés chez les certains peuples par les statuettes qu’ils vénèrent 

même       après la mort de ces derniers. Par ailleurs, pour conforter et vivre pleinement les 

statuts exceptionnels des parents des jumeaux. Pour calmer les jumeaux quand ils sont 

récalcitrants ou quand ils subissent des échecs inhabituels, pour tout simplement louer les 

jumeaux et leur faire jouir de leur statut, on leur fait subir à eux et à leurs parents un rite 

(F.B. Notable, 82ans).  

Pour la communauté c’est une occasion de célébrer des valeurs et des principes d’organisation 

cruciaux. L’accent est mis sur la nécessité d’endiguer la menace socialement perturbatrice des 

jumeaux. Tels des rites de passage, les rites de jumeaux redéfinissent le statut social des 

personnes concernées et ils convertissent cette puissance due à leur position intermédiaire en « 

une source de bienfaits possibles pour la communauté. Tous les jumeaux qui ont subi 

correctement les rites propres aux jumeaux sont socialement bons et ont toutes les chances de 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 61 

réussir dans la vie, car tous les dieux, tous les ancêtres et les hommes sont avec eux. Ils ont les 

comportements exemplaires, et bons pour la cohésion sociale.  

En outre, c’est au cours des rituels qu’on découvre les interdits des jumeaux. C’est ce sens, ce 

qui est important à retenir, c’est que dans toutes les lignées concernées par le culte de jumeaux, 

les parents sont contraints d’observer certains et de s’adonner à certains rites ». Les rites 

accomplis à la naissance, à la mort des jumeaux ou pendant l’initiation visent en premier lieu à 

assurer ou à garder le contact avec le monde des génies que les jumeaux représentent, pour 

participer au pouvoir des génies et aux bienfaits qui résultent de ce pouvoir. En effet, les acteurs 

quasi invariablement déclarent en ces termes que :  

                 Les rites sont la volonté des génies eux-mêmes et qu’ils doivent être exécutés afin que afin que 

les jumeaux ne repartent pas dans leur monde. Les rites permettent aux jumeaux d’acquérir un 

nouveau statut. Ils contribuent à la cohésion du tissu social et au renforcement de la conscience 

collective. Malgré la place qu’occupaient autrefois les rites gémellaires dans la société 

aujourd’hui force est de constater que toutes ces pratiques se détériorent progressivement au 

profit des cultures étrangères. Les jumeaux issus de ces familles chrétiennes connaissent de 

malheur dans leur vie car, ils ne sont pas purifiés. Les jumeaux n’ayant pas subi des rituels se 

conduisent très mal. Soit ils deviennent des voleurs, des fous, soit ils meurent précocement. 

Ils réussissent souvent moins dans leur vie. Tout ce que nous entreprenons échoue (M..V. 

Exploitant agricole, 65ans à Sahè). 

.  

Alors les rites relatifs aux jumeaux constituent un élément catalyseur de la vie des jumeaux. 

L’importance des rites gémellaires est de réguler et d’ordonner les relations des jumeaux entre 

le monde visible et invisible en vue de garantir un avenir meilleur et prolifique de ces derniers, 

ainsi que les aspects bénéfiques qui leur sont concédés. Mais au-delà de ces différents aspects 

de la portée des rites gémellaires, ils assurent d’autres fonctions socioculturelles non moins 

importantes. Il s’agit notamment de la protection, et de la régulation du groupe.  

2.7.  Discours sur les cultes de jumeaux 

Les discours autour des cultes de jumeaux sont de plusieurs ordres. Il y a les discours sur les 

naissances gémellaires, les croyances et aussi la perception de l’au-delà. En ce qui concerne le 

premier ordre des discours, c’est-à-dire ceux concernant les naissances des jumeaux, il a à noter 

que c’est le regard que l’on a sur naissances gémellaires. En effet plusieurs enquêtés pensent 

que c’est du fait même que ça soit plus d’un enfant qui soient venu au monde au même moment 

qui font d’eux des êtres dotés de pouvoirs et qui méritent la bienveillance de tous. Plusieurs 

enquêtés ont fondé leurs arguments quant à leurs perceptions du pouvoir des jumeaux sur leurs 

croyances. « Quand tu vas devant le « kpé » des hoxo pour demander quelque chose tu l’obtiens 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 62 

car c’est déjà disposé ainsi. Les hoxo sont de grandes divinités qui ont de grands pouvoirs qui 

Font qu’on les adore » (B.P., Dignitaire du culte des jumeaux, 80ans à Adingnigon).  

La prochaine image montre un autel de jumeaux. 

 

Photo 2 : Autel du culte des jumeaux  

Source : Résultats des recherches sur le terrain en 2024 

L’autel ou kpé, encore appelé sinou tɛn ou noukou mɛn est une représentation des jumeaux. 

Cette représentation est réalisée au bout et au cours de grands rituels. C’est le lieu le plus sacré 

des jumeaux. Elle peut être faite de plusieurs manières. Soit elle est fixe, soit elle est mobile 

dans un caisson comme dans le cas de cette image. Elle est faite de façon mobile justement pour 

permettre les déplacements. Par exemple, quand l’on habite un appartement loué c’est ceci qui 

convient. On peut aussi laisser cela chez quelqu’un d’autres ; soit un prêtre de la divinité hoxò ; 

un hotɔ daho ou tous autres dignitaires d’une telle mission en en attendant d’avoir les 

possibilités soit même de la garder.  

Les images de statuettes de jumeaux qui sont vénérées en vue de recevoir des bienfaits. 

 

 

 

 

Source : Résultats des recherches sur le terrain en 2024                                                     

Planche 2 : Statuettes des jumeaux  
 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 63 

Les statuettes représentent les jumeaux défunts. En cas de décès, une statuette est sculptée dans 

le bois, puis consacrée au cours d'une cérémonie. Elle sera honorée et respectée avec toute la 

vénération nécessaire. Il faut noter que ce sont les jumeaux même qui à travers la consultation 

du Fâ révèle le bois qui servira à sculpter ces statuettes et aussi celui qui sculptera ces statuettes 

(ces derniers sont appelés aussi hotↄ, hotↄ daho). Certains considèrent les jumeaux comme une 

source de bénédiction, pour d’autres ce n’est pas le cas.  

3. Discussion  

L’introduction des valeurs occidentales dans les sociétés africaines a engendré de profondes 

mutations ayant affecté des comportements, les structures et les mentalités des africains. C’est 

dans ce cadre que les rites gémellaires ont connu un relâchement progressif dont nous nous 

proposons ici de rechercher les causes et les conséquences. L’image que présentent aujourd’hui 

certaines religions révélées dans les sociétés est préjudiciable pour la survivance des pratiques 

ancestrales. Les croyances religieuses endogènes perdent leurs valeurs au profit des religions 

importées qui profilent dans les grandes agglomérations. 

 Même si la situation n’est pas encore alarmante, comme c’est le cas ailleurs, elle est proche de 

le devenir. Le constat inquiétant justifie la place qu’occupent les religions étrangères dans l’aire 

culturelle fon. A cet effet, on dénombre de moins en moins la célébration des pratiques 

culturelles dont les rites relatifs aux jumeaux.  L’hostilité des religions importées aux pratiques 

rituelles endogènes à cause de leur idéologie religieuse monothéiste, contribue à l’éloignement 

des populations, des pratiques coutumières notamment des rites gémellaires. Ce phénomène de 

transfert des religions locales vers des religions importées n’est pas spécifique il peut s’observer 

même à l’intérieur des différentes religions révélées.  

Nombre de jeunes musulmans se convertissent et deviennent du jour au lendemain des 

chrétiens et vice-versa. A l’intérieur même de la religion chrétienne, cette errance religieuse 

devient un fait fréquent et prend même des fois la forme d’une sécession interne dont le 

résultat est la prolifération de sectes religieuses. Le mouvement de transfert religieux a 

influencé la mentalité du peuple. Ensuite, les acteurs qui se sont convertis en chrétiens, 

musulmans, etc. refusent de faire subir les enfants jumeaux les rites traditionnels jugés pour 

eux comme les représentations sataniques. A tout cela s’ajoutent les difficultés 

économiques et l’influence de l’école occidentale » (J. N. Sahgui, 2008, p.43). 

 L’organisation des rites, qu’elle soit onéreuse ou symbolique, a des exigences matérielles. La 

cérémonie gémellaire coûte chère. Cette cérémonie demande l’achat d’un l’achat d’un certain 

nombre d’objets dont les vêtements en pairs (deux parce que les objets doivent être toujours 

pairs). Dans cette optique, il est déclaré :  



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 64 

Les Bétammaribè se rabattaient sur leurs activités traditionnelles qui du reste étaient prospères 

à cause des implications des ancêtres dans les activés, la solidarité mécanique interne qui 

favorisait le travail de groupe et la répartition des produits à tous les membres. Au bénéfice 

des conditions matérielles, matérielles et financières précaires, l’organisation des rites 

ancestraux devient difficile dans plusieurs localités. C’est ce qui explique justement la 

détérioration de la pratique des rites. En plus, l’élevage qui était une activité rentable et 

permettant d’obtenir les bêtes servant à sacrifier des cultes gémellaires, est en déclin » (P.R. 

Kouagou, 1984, p.72).   

Les jumeaux sont non seulement originaires du monde des génies et associés aux phénomènes 

naturels liés à ce monde, mais ils partagent aussi les caractéristiques des génies. Tout d’abord, 

ils ont une nature très généreuse avec aversion. On retrouve chez les Fon l'idée selon laquelle 

les jumeaux sont le résultat d'une attention toute particulière des ancêtres qui ont remarqué et 

extraordinairement favorisé le couple de géniteurs. Médiatrice entre humain et divin, la 

naissance de jumeaux constitue une irruption de l'autre monde et tranche sur la continuité 

habituelle. Les naissances gémellaires apportent la chance et elles sont la fierté des mères et des 

familles. On fête leur naissance, leurs parents sont vénérés. Par ailleurs, on attribue aux jumeaux 

des pouvoirs bénéfiques ou maléfiques, mais dans la plupart des pensées, les deux coexistent.  
 

Nombre de pratiques endogènes sont reléguées au second rang. Elles sont écartées par 

l’influence du christianisme, de l’islam, du changement économique et l’école occidentale. 

Dans communautés les jumeaux ne subissent plus les rites gémellaires alors que ces rites leur 

sont très nécessaires et indispensables pour leur bien-être. Ils sont délaissés parce que les objets 

qui permettent la célébration des rituels connaissent un coût élevé. En effet, ces objets qui objets 

qui servent dans le déroulement des rites gémellaires sont de plusieurs ordres et leur prix varie 

selon la taille, la quantité, la nature et la période. Il s’agit de volailles (pintades, poulets, coq) ; 

bouc, moutons, viande boucanée, porcs, céréale. Certains des objets précités sont utilisés pour 

servir les rituels mêmes et mêmes et d’autres d’entre eux pour le repas en vue de recevoir les 

invités et les éventuels participants (S. Mama, 2013, p. 69). 

 Les acteurs bien qu’ils soient détournés par les religions étrangères, certains reconnaissent 

quand même plus ou moins l’importance des religions endogènes et n’hésitent pas à certain 

moment donné d’oublier son statut moderne au profit de la tradition. La portée reconnue aux 

rites gémellaires par le passé est bien loin d’être perçue et admises objectivement actuellement 

par tous. C’est ainsi qu’en général, les pratiques endogènes connaitraient de grande mutation et 

les rites gémellaires en particulier si les mesures ne sont prises à cet effet. Car, même la 

mondialisation bat son record néanmoins, tout ne doit donc pas être renié des pratiques 

ancestrales.   

L’influence chrétienne a fait que la coutume des cérémonies des jumeaux est tombée en 

désuétude dans les centres et que ces pratiques sont considérées comme païennes et 

immorales. Pourtant le langage qui y est employé est en général naturel et sans intention 

morbide, il s’agit plutôt d’un divertissement. La société s’émerveille devant cette réalité 

étonnante de la procréation gémellaire (L. Verbeek, 2007, p 92). 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 65 

Les fon accordent une dévotion inédite à la représentation de leurs enfants ou frères jumeaux. 

La faune et les parcs nationaux, peuvent attirer les touristes au cours de leurs différents voyages 

dans le pays, mais ce culte dédié aux jumeaux, captive plus leur attention du fait au-delà des 

statuettes en bois, ce sont des âmes à vénérer. Ce phénomène de la réincarnation des âmes et 

l’appel de l’âme à travers les sculptures restent un mystère non encore élucidé pour la plupart 

des visiteurs étrangers qui viennent en tourisme au Bénin. Certains touristes repartent du 

territoire béninois sans avoir la chance de voir un autel de la divinité des jumeaux, ni même 

d’assister une fois à un rituel dédié à la divinité des jumeaux 

Conclusion 

Les rites jouent un rôle très important dans la formation des jumeaux. Les rites de la gémellité 

permettent de lire et de reconstituer les séquences de la formation, de l’initiation et de la 

sacralisation de l’homme. Le jumeau se façonne dans un environnement macro-religieux qui, 

du sevrage d’avec la mère s’échelonne de l’enfance à la mort. Dès lors les cérémonies rituelles 

que subissent les jumeaux ont une portée essentiellement sociale et symbolique. Les jumeaux 

qui n’ont guère été moulés dans les rituels gémellaires perdent tout équilibre mental et 

deviennent par la suite des inadaptés sociaux. Les rites gémellaires contribuent à la 

personnalisation des jumeaux et leur permettent de passer d’une étape à l’autre dans leur 

société. Ils contribuent également au maintien de la cohésion sociale, à l’évolution normale de 

jumeaux. La communauté fon est une société dominée par l’animisme basé sur les pratiques 

ancestrales.  

Aujourd’hui, les rites gémellaires connaissent des mutations. Les coutumes traditionnelles sont 

reléguées au second rang. Elles sont écartées par l’influence du christianisme, de l’islam, de la 

crise économique et l’école occidentale. Parfois, les jumeaux ne subissent plus les rites 

gémellaires alors que ces rites leur sont très nécessaires et indispensables pour leur bienêtre. Ils 

sont délaissés parce que les objets qui permettent la célébration des rituels connaissent un coût 

élevé. La portée reconnue aux rites gémellaires par le passé est bien loin d’être perçue et 

admises objectivement actuellement par tous. La culture de ce peuple perd progressivement son 

vrai sens et les rites gémellaires en particulier si les mesures drastiques ne sont prises à cet effet. 

Les acteurs s’assimilent facilement à la culture occidentale. 

 

 

 

 



 

    

Revue Internationale de Philosophie-MIRI   ISSN : 1987-1538 / N° 8 / Juin 2025 66 

Références bibliographiques 

ADLER Alfred. 1973. « Les jumeaux sont rois » in  L’Homme, pp.167-192.    

BANGRE   Hussein, 2004, «Symbolisme des jumeaux : entre adoration et crainte » 

http://www.afrik.com/article797. 12/04/2024 

BRAND Roger, 1995, « Réalité anthropologique des jumeaux et culte vodu au sud-Bénin » 

in Des jumeaux et des autres, Musée d'ethnographie, Genève, pp. 216- 

 CAMBIER Anne, 1985, « Le concept de complémentarité gémellaire. L’analyse clinique des 

dessins d’un couple de jumeaux » in  Bulletin de psychologie, 38, pp.187-198.  

CAZENEUVE Jean.1985. Les rites et la condition humaine, Paris, PUF, 500p. 

DARA Camal, 2010, Le rituel sambaani chez les Baatonmbu de N’dali, UAC, 88p.  

GROS Claude, 1995, « Inclassables jumeaux, et pourtant... Place et signification des jumeaux 

et anthropologie sociale » in Savary Christophe, Des jumeaux et des autres. Genève, pp. 25-50.  

KOUAGOU Panipa Rigobert, 1984. L’identité tammari, Abomey-Calavi, UNB, 134p. 

LEBON Charles, 2010, Le caractère satanique des jumeaux  

LOUIS-VINCENT Thomas et LUNEAU Réné. 1980, La terre africaine et ses religions : 

tradition et changement,  Paris, L’Harmattan, 335p.   

MAMA Soumaila. 2013. Les jumeaux en Afrique Noire : de la réalité scientifique aux 

Croyances populaires  

N’DA, Paul. 1979, « Les jumeaux dans les contes africains » in  Recherche pédagogie et 

culture,  pp.94-99  

SAHGUI  Joseph, 2008, Dimensions socioculturelles des rites dans le développement: cas de 

l’initiation chez  les Byalebe  de l’Atacora, Mémoire de DEA, EDP, UAC, 98p.  

SAVARY Claude et GROS Christophe (éds.), Des jumeaux et des autres, Genève, Musée 

d’Ethnographie, pp. 216-236.  

VERBEEK Léon, 2007, Les jumeaux africains et leur culte. Chansons des jumeaux du Sud-Est 

du Katanga, Tervuren, Musée Royal de l’Afrique Centrale, 104p. 

ZAZZO Rodrigue, 2005, Les jumeaux, le couple et la personne, Paris, PUF Quadrige, 76p.   
 

ZITTI Rodrigue, 2021, Vivants ou morts, les jumeaux sont célébrés au Bénin comme des demi-

dieux, https://www.challenges.fr/societe/vivants-ou-morts-les-jumeaux-sont-celebres-au-

benin-comme-des-demi-dieux_787225. 

 

 

http://www.afrik.com/article797

